# مواس دل، حالا دل

# محمودقرباني فريماني

کارشناس ارشد زبان و ادبیات فارسی دبیر دبیرستانهای فریمان و عضو گروه زبان و ادبیات فارسی

سیمای دل در ادب فارسی گسترده است، دل یا قلب در احادیث، روایات، نوشتههای عرفا و شاعران زیاد به کار رفته اما معرفت و حقیقت قلب و صفاتش بر بیشتر مردم مخفی مانده است. دل چیسـت؟ جایگاه و مرتبهٔ آن در وجود انسـان كجاست؟ گنجينهٔ تركيبات و كنايات دربارهٔ دل برآمده از چیست؟

این نوشتار با بهره گیری از آیات قرآن، روایات ائمه و سخن نویسندگان به واژهٔ دل، حواس دل و حالات دل می پردازد اما حوزهٔ دل وسیع و بی انتهاست و یاسخ گوی حقیقت دل نیست.

**کلیدواژهها**: دل، حواس دل، حالات دل، أفات دل، نقش ذکر در دل

از پرکاربردترین واژههای به کار رفته در ادب فارسی واژهٔ دل است. هر گاه در شعر و نثر فارسی سـخن از دل به میـان میآید، این سـؤال مطرح می شـود که دل چیسـت، جایگاه و مرتبهٔ آن در وجود انسان كجاست، و اين گنجينهٔ تركيبات و کنایات دربارهٔ دل برآمده از چیست. بسیاری از نویسندگان در حوزههای مختلف دینی، ادبی و عرفانی به این سؤالها پاسخهایی دادهاند اما حوزهٔ دل آنقدر وسيع و بيانتهاست كه اين پاسخها، یاسخ گوی حقیقت دل نیستند.

## واژهٔ دل

«دل که در عربی آن را قلب می خوانند، لطیفهای است ربانی و الهی که به زبان در نیاید و در اصطلاح به معنای واژگون، برگردانیده و عکس آمده است.» (برهان قاطع، ذيل واژهٔ دل)

«دل را از آن جهت قلب نامیدهاند که در فقسـه سینه واژگون و آویزان است. میان هر چیز را گفتهاند.» (غياث اللغات، ذيل قلب)

«اصولاً قلب به دو معنی استعمال می شود: اول) گوشت صنوبری شکل که در جانب چپ سینه قرار دارد و قسمتی از درونش پنهان است و میان آن خون سیاهی است که منبع و سرچشمه روح است و شریف ترین اعضای بدن است. دوم) گوهری روحانی و لطیفهای ربانی که با قلب صنوبری ارتباط دارد و درباره آن سخن بسيار گفتهاند.» (كليني، جلد سوم: ۳٦٧)

شهید مطهری در بحث انسان کامل می گوید: «قلبی کـه قرآن میگویـد غیر از قلب پزشـکی است که برای درمان آن بـه طبیب قلب مراجعه می کنیم. قلب در قـرآن یعنی همان روح و روان و کانون احساس و مرکز خواستهها در انسان است.» (مطهری، ۱۳۷۰: ۲۵، ۱۷۳)

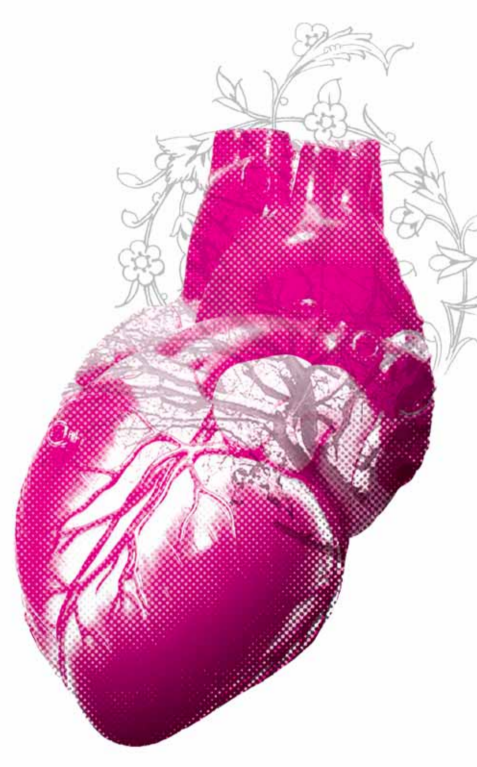
در عرفان «از عالم به انسان صغیر و به دل انسان کبیر می گویند و دل را از همه عالم بزرگتر مى دانند. جهان را عالم صغير و دل را عالم كبير مینامند.» (همان، ۱۳۷۰: ۱۹۹)

پیامبر بزرگ اسلام، حضرت محمد (ص)، در روايتي دربارهٔ قلب ميفرمايند: ﴿نَّ في جســد ابن آدم لمُضغة اذا صلح، صلحت بها ساير الجسد و اذا فُسَدَت بها ساير الجسـد الا و هي قلب.» (عبادي،

همانا در تن بنیآدم گوشت پارهای است که هر گاه اصلاح شـود، سایر تن هم اصلاح میشود و اگر فساد پذیرد، سایر تن هم فساد میپذیرد. بدان که آن قلب است.

حضرت علی(ع) هم در حکمت ۱۰۸ از نهجالبلاغه دربارهٔ دل می فرماید:





«لَقَد عُلِّقَ بنياط هذا الانسان بضعة هي اعجب ما فیه و ذلک القلب .... فکُلُ تقصیر به مضر و کلّ افراط لهُ مُفسدٌ» (دشتي، ١٣٨٦: ٢٦٤)

به رگهای درونی انسان یاره گوشتی آویخته که شـگرفترین اعضای درونی است و آن قلب است... هـر گونه کندروی و تعلل بـرای دل زیانبار و هر گونه شتاب فسادآفرین است».

دل را رازدار حق و نورپذیر رحمت حق دانستهاند که در اصلاح آن باید کوشـید و از فسـادیذیری آن جلوگیری کرد. مهر، محبت، گذشت، ایثار و امید، دل

را اصلاح و طمع، خشم، کینه و ناامیدی از آفتهای دل است و دل را تباه می سازد. «عوامل بیماری و مرگ دل را پیمان شکنی، زیادگویی، لهو و لعب، عشق غیرالهی، تکرار گناه و سلامت دل را در قرائت قرآن، اندیشهورزی، مهرورزی با یتیمان، تقوا و قرآن آموزی دانستهاند.» (جوادی آملی، ۱۳۹۱: ۱۳۵)

«دل لطیفهای الهی است و گردش و مدار حالات آدمی بر دل است. دل منبع معرفت و معدن و گوهر انسانیت است.» (عبادی، ۱۳٤۷: ۱۸۹)

مرحوم مجلسي مىفرمايد: «معرفت و حقيقت قلب بربیشتر مردم مخفی مانده است و ائمه (ع) جز به کنایه و اشاره بیان نکردهاند و احتیاط این است كــه ما به أنچه أنها دربارهٔ قلب بيان كردهاند اكتفا كنيم و أنجه أنها بيان كردهاند صلاح، فساد، أفات و درجات قلب است. پس در تکمیل و تهذیب قلب از صفات شیطانی و آراستن آن به ملکات روحانی بکوشیم.» (کلینی، جلد۳: ۳٦۷)

# حواس دل

جسم انسان پنج حس دارد که همهٔ عالم بیرون را با آنها ادراک می کند و اختلال در هر حسی سبب عدم درک عالم ظاهر می شود. از نگاه عرفا دل پنج حـس دارد که جملگی عالم غیب اعم از عالم معنا و عالم برتر را به آن ادراک می کند. «دل را چشمی است که مشاهدات غیبی بدان بیند و گوشی است که استماع کلام اهل غیب می کند و مشامی است که بوهای غیبی بدان شنود و کامی است که ذوق محبت و حلاوت ایمان بدان یابد.» (رازی، ۱۳۷۳: (1.7

سلامت دل به این حواس است و نجات تن هم به آن وابسته است. در هر کسی این حواس دل در سلامت و صحت نباشد، فساد دل و هلاک جملهٔ جسم او حتمی است. پس باید در تصفیه دل ابتدا به سلامت حواس بپردازیم.

حضرت على (ع) در حكمت ٤٠٩ نهجالبلاغه مى فرمايد: «القلبُ مصحف البصر» دل كتاب چشم است؛ یعنی آنچه را چشم بنگرد در قلب مینشیند. (دشتی، ۱۳۸۸: ۵۲۰)

کار کرد چشم دو گانه است. چشم رابط بین دنیای بیرون و عالم درون انسان یعنی دل اوست. تعبیرات پلک دل بریدن، لب دیوار دل، خون از دیده به دل آمدن و کنایاتی این گونه، حکایت از این دارد که برای دل چشم و گوشی است که از آن به چشم دل و گوش دل یاد می کنیم.

امام صادق (ع) مىفرمايد: « هـرگاه خدا خير

بندهای را خواهد، در دلش نقطهٔ سفیدی اندازد و گوشهای دلش را بگشاید و بر او فرشتهای گمارد که استوارش دارد؛ و هر گاه بد بندهای را خواهد، در دلش نقطهٔ سیاهی افکند و گوشهای دل او را ببندد و بر او شیطانی گمارد که گمراهش کند.» (کلینی، جلد۳: ۳۰۶)

شاعر معاصر، زندهیاد قیصر امینپور، در شعر «أفتـاب ينهاني» با موضوع أمـدن امام زمان(عج) لرزیدن دل را با تعبیر زیبای «پلک دلم می پرد» بيان مى كند:

> دوباره پلک دلم می پرد نشانهٔ چیست شنیدهام که می آید کسی به مهمانی (احمدی، ۱۳۹۰: ۱۲۲)

شاعر الهام قلبي و پژواک آن را که به دل وارد می شود، پریدن پلک دل خوانده است. پلک از اجزاء چشـم است و شاعر اضطراب و ناآرامی خویش را با آمدن مهمان خود امام زمان (عج) تسلى مى بخشد. شاعر معاصر، عليرضا قزوه، در شعر «باغ نگاه» در تعبیری زیبا چشم را لب دیوار دل تصویر کرده است؛ «زیرا چشـم دیدهبان قلعه کر است» (ذوالفقاري، ۱۳۸۷: ۱۲۸)

رفتن نور و بینایی چشم جانباز این گونه توصیف

صبح دو مرغ رها/ بیصدا/ صحن دو چشـمان تو را ترک کرد/

شب دو صف از یا کریم/از لب دیوار دلت/ پرکشید (احمدی، ۱۳۹۰: ۷۸)

با این توضیحات، حواس ظاهری در ارتباط مستقیم با دل است و جدای از آن نیست. قلب مایهٔ شرف و فضیلت انسان است که به سبب آن بر همهٔ مخلوقات برتری یافته است. انسان بهوسیلهٔ قلب خدا را می شناسد و با صفات و کمال او آشنا می شود و در آخرت مستعد ثواب الهی می گردد. پس در حقیقت قلب دانا به خدا و کوشا به سوی

خطاب و سؤال و جواب خدا با قلب است، پس اگر انسان قلب را شناخت، خود را شناخته و چون خود را شناخت، خدا را شناخت.

# حالات دل

«اسامی مختلف برحسب وقایعی که بر دلهای سالكان راه حق مىافتد، آمده است، چون قلب منيب و چون قلب سالم و فـؤاد و ... » (عبادی، (190:1881

قـرآن کریم حالات قلـب را در آیههای مختلفی بیان کرده است؛ از جمله در سورهٔ شعرا، آیهٔ ۸۹ مى فرمايد: «الا مَن اتَّى الله بقلب سليم»؛ مكر كسى که با قلب و دلی با اخلاص و پاک به درگاه خدا آید. خداوند در سـورهٔ ق آیهٔ ۳۳ هم می فرماید: «من خَشيَ الرَّحمنَ بالغيب و جآءَ بقلب مُنيب»؛ أن كس که از خدای مهربان در باطن ترسید، با قلبی خاشع و نالان به درگاه او باز آید.

دگرگونی های تدریجی دل را در متون عرفانی به «صدر، قلب، شغاف، فؤاد، حبة القلب، سويدا و مهجة القلب تعبير كردهاند.» (رازي، ۱۳۷۳: ۱۰۳) صدر را معدن گوهر اسلام خواندهاند: «کسی که از نور مسلمانی دلش روشن است، او روشن از نور خداوند خویش است.» (سورهٔ زمر، ترجمهٔ آیهٔ ۲۲) کسے کہ از نور اسلام محروم است دلش معدن کفر و ظلم اسـت و به تعبير قرآن (سوره انبياء، آيه ۳) «لاهیهٔ قلوبهم» دلهایشان به لهو و بازیچه متوجه است؛ «وسوسههایی که به سوی دل می آید و آدمی را می آزارد و با ایمان و عقل انسان بازی می کند.» (قرائتی، ۱۳۸۹: ۵۵۵)

قلب معدن ایمان و محل نور عقل و معرفت است. در سورهٔ مجادله آیهٔ ۲۲ می فرماید: «کتب فی قلوبهم الایمان»؛ خدا در دلهای آنها معرفت و ایمان را نوشته است. شغاف یا پوشش دل که مرکز محبت، مهربانی و شفقت برخلق خداست و از حالات دل حَبَّة القلب است كه گنجينهٔ محبت حضرت حق است و محبت مخلوق در آن نمی گنجد. خدای تعالى در سورة احزاب آية ٤ مى فرمايد: «ما جَعَلُ الله لرَجُل من قُلبين في جوفه»؛ خدا در درون هيچكس دو قلّب قرار نداده است.

شیخ محمود شبستری در گلشن راز می گوید: بدین فردی که آمد حبهای دل خداوند دو عالم راست منزل (شبستری، ۱۳۸۸: ۸۶)

اما أن گونه كه پيامبر اسلام فرمودند: «قلب المؤمن بين الاصبعين من اصابع الرحمن يُقلِّبُها كيف يشاء» (رازی، ۱۳۷۳، ۱۰٦)؛ دل مؤمن بین دو انگشـت از انگشتان حق تعالی است، آن را آنچنان که خواهد مي گرداند؛ هر وقت که خواهد.

حـواس دل و حـالات برای کمال و رشـد آدمی رسیدن به حق تعالی است و آن هم به شریعت و دین میسر است. خداوند هم به همین موضوع تکیه دارد که قرآن شفا و رحمتی برای مؤمنان است. یاد خدا مرهم دل است و دل با او اطمینان می گیرد. (سورة رعد، آيهٔ ۲۸) «الا بذكرالله تطمئن القلوب».

احمدی، احمد و دیگران؛ **دبیات فارسی۳**، شرکت چاپ و نشر کتابهای درس<u>ے</u> ران، چاپ سیزدهم، ۱۳۹۰ جوادی آملی، عبدالله؛
مفاتیح الحیاة، مرکز نشر . دشتی، محمد؛ ترجمهٔ

ن<mark>هج البلاغه،</mark> انتشارات فرهنگی ن<mark>ار ادبیات فارسی۳،</mark> ناش **رصاد العباد،** توضيح و

والمظفر؛ **التصفيه** في الاحوال المتصوفه،

**غياثاللغات،** به كو برکبیر، چاپ اول، ۱۳٦۳. مل بیت. ۱۳۸۹. ۱. مطهری، مرتضی؛ **انسان کامل**، انتشارات صدرا، چاپ پنجم، تابستان ۱۳۷۰.